
Славяноведение, 2025, № 2, с. 111–118 
Slavic Studies. Journal of Russian Academy of Sciences, 2025, No. 2, pp. 111–118  

Оригинальная статья / Original ArticleDOI: 10.31857/S0869544X25020108, EDN: IYHXZZ

Аксиологический аспект низшей мифологии славян
© 2025 г. М.М. Валенцова

Институт славяноведения Российской академии наук 
(Москва, Российская Федерация)

mvalent@mail.ru

Аннотация. Статья написана к юбилею доктора филологических наук Ирины 
Александровны Седаковой. В ней затрагивается одна из любимых тем юби-
ляра – аксиология, т.е. наука об оценках и ценностях. Материалом для ис-
следования служит низшая мифология славян. Тезисно намечены те области 
в народной демонологии, по которым можно судить о ценностях и принци-
пах оценки окружающего мира и людей (через призму мифологических пер-
сонажей и мотивов мифологической прозы) у славян. Неизбежно затронут во-
прос аксиологических различий язычества и христианства. Если последнему 
свойственны бинарные протипоставления добра и зла, то для народной мифо-
логии характерной оказывается амбивалентность и даже мультивалентность. 
Различаются и ценности в обеих мировоззренческих системах. Для народной 
демонологии это, в основном, личностные и социальные ценности: природа, 
выживаемость, урожай, богатство, сила, умения, и т.п. Приводимые в статье 
примеры мифологических рассказов демонстрируют, с одной стороны, амби-
валентность оценок, а с другой – присутствие отличных от современных оце-
нок (например, опасность чужого этноса), или неактуальных ценностей (на-
пример, выживаемость).

Ключевые слова: этнолингвистика, аксиология, народная демонология, хри-
стианство, былички, мифологические персонажи.

Ссылка для цитирования: Валенцова М.М. Аксиологический аспект низшей 
мифологии славян // Славяноведение. 2025. № 2. С. 111–118. DOI: 10.31857/
S0869544X25020108, EDN: IYHXZZ

Axiological Aspect of Slavic Lower Mythology
©2025. Marina M. Valentsova 

Institute of Slavic Studies of Russian Academy of Sciences 
(Moscow, Russian Federation)

mvalent@mail.ru 

Abstract. This article was written for the jubilee of Irina Aleksandrovna Sedakova, 
DrSc of Philology. It touches upon one of the jubilee's favourite topics – axiology, i.e. 
the science of evaluations and values. The material for the study is the lower mytholo-
gy of the Slavs. The study briefly outlines those areas in folk demonology, with which 

mailto:mvalent@mail.ru


112	 Славяноведение, 2025, № 2, с. 111–118.
Slavic Studies. Journal of Russian Academy of Sciences, 2025, No. 2, pp. 111–118.

one can judge about the values and principles of evaluation of the surrounding world 
and people (through the prism of mythological characters and motifs of mythologi-
cal prose) in the Slavs. The question of axiological differences between paganism and 
Christianity is inevitably touched upon. While the latter is characterised by binary op-
positions of good and evil, folk mythology is characterised by ambivalence and even 
multivalence. The values in both worldview systems are also different. For folk demon-
ology these are mainly personal and social values: survival, harvest, wealth, power, 
strength, skills, nature, etc. The examples of mythological stories given in the article 
demonstrate, on the one hand, the ambivalence of evaluations, and on the other hand, 
the presence of different from modern ones evaluations (e.g. the danger of alien eth-
nicity), or outdated values (e.g. survivability).

Keywords: ethnolinguistics, axiology, folk demonology, christianity, mythological nar-
ratives, mythological personages.

For citation: Marina M. Valentsova. Axiological Aspect of Slavic Lower Mythology //  
Slavic Studies. Journal of Russian Academy of Sciences. = Slavyanovedenie. 2025. 
No. 2. P. 111–118. DOI: 10.31857/S0869544X25020108, EDN: IYHXZZ 

В научном творчестве Ирины Александровны Седаковой есть темы, к кото-
рым она постоянно возвращается, которые разрабатывает на новом материале, 
расширяет аспекты их рассмотрения. К таким темам, без сомнения, относится 
аксиология, или теория ценностей, т.е. принятая определенным обществом си-
стема оценок и ценностей. С конца 1990-х годов (статья, посвященная аксио-
логическому осмыслению рекламы), вплоть до недавнего времени, когда Ири-
на Александровна руководила международным проектом «Лингвистическая и 
этнокультурная динамика традиционных и нетрадиционных ценностей в сла-
вянском мире» (2018–2019 гг.), ею написано более 20 работ1 по этой тематике. 
В них исследовались ценности разного порядка: традиционные (жизнь, семья, 
старость, понятия легкий и тяжелый) и нетрадиционные (карьера, самореали-
зация, лидерство), аксиология негативного, система ценностных парадигм и 
их смена в эпоху перелома в России (концепты честность и свобода), методы 
и стратегии изучения ценностей. Материалом для анализа служили народная 
культура славян, культура старообрядцев, литературные произведения, рекла-
ма, язык СМИ и Интернета.

Поздравляя юбиляра, хочется обратиться к ее любимой теме, тем более 
что, насколько мне известно, вопросы ценностей в низшей мифологии сла-
вян специально не исследовались. Между тем народная мифология как до-
христианское мировоззрение, выполняющее в традиционном обществе также 
функции философии, религии и науки, имеет непосредственное отношение к 
формированию и поддержанию норм и ценностных ориентиров социума, будь 
то род, племя, народ, нация. Более того, будучи обращенной ко всему социу-
му, начиная с детей самого раннего возраста, народная мифология воспитыва-
ет новых членов этого социума в определенной системе ценностей и понятий.

Говоря о низшей мифологии славян, мы имеем в виду реликты языче-
ских представлений о мире и человеке, которые с принятием христианства 
не исчезли. Они сохранились, несмотря на то что при переходе к новой ре-
лигии не только низвергались языческие боги, но и происходил слом языче-
ской системы ценностей, проявленной в представлениях, верованиях, обрядах, 

1  См. электронное издание «Славянская этнолингвистика. Библиография», https://inslav.ru/sites/
default/files/2023etnolingvisty_2023.pdf



Валенцова М.М. Аксиологический аспект низшей мифологии славян
Valentsova M.M. Axiological Aspect of Slavic Lower Mythology

113

персонажах и т.п.; несмотря на то что все языческое объявлялось ошибочным, 
греховным, порочным, демоническим, бесовским. В результате борьбы старого 
и нового мировоззрения возникло «двоеверие», о котором Н.И. Толстой пи-
сал, что оно оказалось «адаптацией язычества по отношению к христианству, 
подчинением его дихотомической корреляции плюс – минус (добро – зло), в 
которой прежней языческой вере предоставлялось место преимущественно со 
знаком “минус”» [Толстой 1995, 265].

Многовековая борьба христианства с остатками язычества заметно потес-
нила, но не уничтожила народную демонологию. Даже со знаком «минус» она 
сохранилась и по сей день играет важную роль в формировании традиционно-
го мировоззрения, т.е. в представлениях о мире и месте человека в этом мире. 
Народная культура в целом антропоцентрична2, что делает и мифологию как 
ее часть неизбежно оценочной, потому что объективно в природе нет ничего 
хорошего и плохого: оценка привносится человеком, существует только для 
человека и в его системе ценностей. Безусловно, часть дохристианских пред-
ставлений была трансформирована и вовлекалась в орбиту христианских цен-
ностей, обновился и обогатился персонажный ряд, в названиях демонов поя-
вились имена христианских святых и т.п. 

По сравнению с христианством, где превалирует система аксиологических 
оппозиций (добро – зло, хороший – плохой, грешный – праведный, боже-
ский – бесовский и т.п.), в народной демонологии преобладают амбивалент-
ные оценки. С одной стороны, при понимании мира как единого и синкре-
тичного, мира как целостного организма, в нем не может быть ничего хоро-
шего или дурного, так же как нет плохих и хороших органов в теле человека. 
С другой – одно и то же событие, персонаж, слово могут оцениваться то по-
ложительно, то отрицательно разными людьми в разных условиях и в разное 
время (ср. амбивалентность в пословицах: «Не было бы счастья, да несчастье 
помогло», «Что русскому здорово, то немцу смерть» и др.). Иными словами, 
амбивалентность и даже мультивалентность значений мифологических кате-
горий – это результат множественности ситуаций и множественности разных 
точек зрения при их оценке. 

В демонологических поверьях и нарративах основой оценки фактов как 
благоприятных или неблагоприятных для человека или социума является по-
ведение самого человека (поведение как физическое, так и ментальное и эмо-
циональное). Примеров много, приведу лишь некоторые. 

1. Трудолюбие, хозяйственность – безусловная положительная ценность для 
традиционного общества; однако если женщина излишне трудолюбива, прядет, 
ткет, золит и т.п., не соблюдая праздников и запретных дней, то ее действия 
расцениваются как жадность, желание получить больше, чем другие, исполь-
зуя для работы дополнительное время праздников и других запретных для ра-
боты дней. За это ее и наказывают мифологические персонажи – св. Неделя, 
св. Пятница, св. Люция, св. Варвара, Перехта и т.п., которые приносят болез-
ни, неудачи (у пряхи гноятся пальцы, болит голова, женщина ошибается при 
тканье, получает ожоги при золении полотна), задают невыполнимый объем 
работы (например, напрясть за вечер 12 веретен), угрожают распороть живот, 
сварить в кипятке и т.п.

2. Демон-обогатитель, известный разным славянским традициям в раз-
ных ипостасях (огненного змея, мокрого цыпленка, маленького человечка), 
специально магически «выводится» (например, из яйца черного петуха) для 

2  См., например, сборник [Антропоцентризм 2017].



114	 Славяноведение, 2025, № 2, с. 111–118.
Slavic Studies. Journal of Russian Academy of Sciences, 2025, No. 2, pp. 111–118.

увеличения благ: приносит хозяину зерно, молоко, деньги, т.е. является абсо-
лютной положительной ценностью. Однако он становится смертельно опас-
ным (может задушить хозяина, поджечь дом), если хозяин не даст ему работы, 
если не накормит кашей, если предложит соленую еду и т.п. Надо отметить, 
что идея обогащения и сама оценивается двояко: положительно для хозяи-
на демона и отрицательно для других членов социума. В социальную анти-
ценность ее превратил именно способ приобретения богатства – за счет дру-
гих («змок», «шкряток» и подобные «обогатители» крадут блага у односель-
чан), и мера полученного богатства – больше, чем необходимо, что и считается 
жадностью. 

3. Тенденция к амбивалентности распространяется и на христианские кон-
цепты, вовлеченные в народную демонологию. Например, общеизвестно, что 
молитва, крест и другие церковные реалии защищают людей при встрече с не-
чистой силой; однако в ряде западнославянских традиций при ночной встре-
че с «блуждающими огоньками» (светящимися душами «заложных» покойни-
ков) для избавления от них рекомендовалось не молиться, а ругаться. Объяс-
нялось это тем, что молитва привлекала отбывающие наказание души, которые 
роем окружали человека и просили вымолить им прощение, а от бранящегося 
«огоньки» улетали прочь.

Больше всего мифологических назидательных и «оценочных» сюжетов со-
держится в быличках, но немало их и в поверьях. Чаще всего поверья закреп
ляют в сознании людей запреты, маркирующие то, что опасно для жизни и 
здоровья (отрицательные образцы поведения): нельзя оставлять младенца без 
присмотра, иначе его подменит нечистая сила (дикие лесные, полевые, водя-
ные персонажи, ведьма, черт); нельзя отвечать голосам, зовущим тебя по име-
ни – иначе заболеешь или умрешь; нельзя подражать голосам и песням лес-
ных дев (вил, русалок), иначе они закружат и разорвут человека на части; под 
землей горнякам запрещалось мочиться, кричать, иначе накажут подземные 
духи. В «назидательных» песнях лесных дев даются прямые рекомендации из 
их «секретной» информации: не мой нога об ногу, не просеивай муку прямо 
в дежу, не клади ложку выемкой вверх, не пей из посуды через край, не пей, 
наклонившись, прямо из источника и т.п. В данном случае обыденная инфор-
мация подается как сакральная и тем самым приобретает бóльшую ценность и 
психологическое воздействие. Среди поверий есть и «предписания», т.е. поло-
жительные модели, которые необходимо соблюдать, чтобы не навредила нечи-
стая сила: когда идешь в лес, надо оставлять на пеньке гостинцы для лешего; 
приносить угощение подземным гномам и жертвовать им одежду; когда идешь 
купаться летом, произносить заговор, бросить камешек в воду; употреблять в 
пищу лук и чеснок, траву бедренец (или лекарственные растения), чтобы быть 
здоровым, и под.

Как показывают примеры, способы коммуникации со сверхъестественным 
те же, что и между людьми: за дурные поступки ждут наказания, за хорошие – 
помощь и подарки. Таким образом демонологические сюжеты подкрепляют 
или даже формируют систему ценностей, в эмоциональной форме показывая, 
что делать хорошо, можно и необходимо, а чего нельзя, стыдно и опасно.

Если говорить о ценностях, представленных в низшей мифологии (демо-
нологии) славян, то нельзя не заметить, что они преимущественно личност-
ные, человеческие, или родовые, этнические. Среди них, например, природа 
(уважительное и бережное отношение к ней), взаимопомощь (по отношению 
к людям, растениям, животным и даже мифологическим персонажам), мило-
сердие, жертвенность и готовность делиться, соблюдение законов и правил 



Валенцова М.М. Аксиологический аспект низшей мифологии славян
Valentsova M.M. Axiological Aspect of Slavic Lower Mythology

115

общежития. Здесь нет ценностей более высокого порядка – патриотизма, сво-
боды, равенства, что и понятно, поскольку мифологические представления 
формировались в период догосударственной истории. Среди отрицательных 
ценностей – отказ от соблюдения традиции, жадность, зависть, пьянство, во-
ровство, лень, злоба, стяжание, а также христианские антиценности: отказ от 
Бога, от добродетели, пренебрежение к христианским символам. 

Представления о традиционных ценностях также можно найти в быличках. 
Например, у русских домовой благоприятствует семье (сохраняет урожай, ука-
чивает детей, предупреждает о несчастье), только если между домочадцами лад. 
Моравский lesní muž помогает в охоте и рыбной ловле жителям села, зная, что 
они бедные; но злым бабам он часто садится на вязанку хвороста, чтобы они 
чаще останавливались на отдых и оглядывались. В разных славянских тради-
циях водяной топит человека пьяного или тоскующего. В чешской быличке 
водяной hastrman вообще действует как блюститель морали: рассказывали, что 
он умел колдовать и любил превращать людей в разных животных и предметы, 
например, в лягушку, птичку крапивника с громким голосом, осла, верблюда, 
в корзину, наковальню и др. Но, по поверьям, он мог превратить только тех, 
кто хоть раз в жизни умышленно солгал, тем же, кто не лгал, он навредить не 
мог [Košťál 1892, 55]. По рассказам словаков, вилы уносят по воздуху дале-
ко от дома человека, который за ними подсматривал или над ними насмехал-
ся. Мифологические персонажи (королева змей, водяной, вила, дикие лесные 
жители) одаривают людей за оказанную им помощь и услуги. Например, если 
человек по просьбе «дивожёнки» мастерит ей метлу или совок, переносит ее 
через забор или канаву; или если женщина накрывает детей русалки платком, 
дает рожающей змее хлеба, если девушка расчесывает виле волосы или танцу-
ет с нею; если женщина принимает роды у жены водяного, и т.п. Награда ми-
фологических персонажей всегда магическая – это некончающиеся рулон по-
лотна или хлеб, сухие листья или стружки, превращающиеся позже в золото, 
золотая корона царицы змей.

Основные ценности неизменны в человеческом обществе, многие из них 
характерны и для христианского учения, известны они и в современном мире. 
Но есть в народной мифологии и такие естественные для патриархального 
уклада ценности, которые отчасти «преодолены» культурой, уровнем жизни, 
достатком. Прежде всего, это ценность выживания. Под этим термином я по-
нимаю не только жизнь как таковую в противоположность смерти, но жизнь 
полноценную, в процессе которой возможно развитие и размножение. Приня-
тие этой ценности в традиционном обществе логически ведет к тому, что тра-
диция оправдывает избавление матерей от детей-уродов, которые, по описани-
ям, не растут, не начинают ходить и говорить, а только много едят и страшно 
кричат. Это дети, которые никогда не вырастают в полноценных взрослых, но 
требуют постоянной заботы и пропитания. Основанием для «избавления» от 
них служит признание их детьми нечистой силы, подброшенными «мамуна-
ми», «богинками», водяным, ведьмой и др. Поскольку это не люди, а демоны, 
санкционировались магические действия, по поверьям, заставляющие демо-
нических существ забрать своих уродцев и вернуть людям их нормальных де-
тей («подкидышей»/«подменышей» били прутьями на навозной куче, бросали 
в воду, в болото и под.). 

Еще один пример, демонстрирующий ценность выживания, т.е. защиту су-
ществования, но уже не семьи, а собственного социума – мотив борьбы атмос-
ферных демонов. Южные славяне верили, что во время бури в небе борют-
ся погодные демоны – свой и чужой «змай», «временяк», «обилняк» и другие 



116	 Славяноведение, 2025, № 2, с. 111–118.
Slavic Studies. Journal of Russian Academy of Sciences, 2025, No. 2, pp. 111–118.

воздушные персонажи, а на угодьях того, кто проиграет, выпадет град и унич-
тожит урожай, что грозит голодом и смертью целому селу. Правда, есть и более 
«милосердные» сюжеты, видимо, более поздние. В них действует колдун, чер-
нокнижник, «градобурник», который отгоняет градовые тучи или приказывает 
демоническим душам, ведущим эти тучи, отвести их от людей, высыпать град 
в пустые горы, в леса, в канаву, в реку и т.п.

Второй пример ценности, попытка преодоления которой сделана современ-
ным обществом, это осторожное отношение к чужому социуму ради сохране-
ния своего рода и народа, их консолидации на основе собственных традиций. 
Вопрос «свой – чужой» уже подробно изучался, в частности, в этнолингви-
стическом ключе о нем писала О.В. Белова3. Добавлю лишь примеры из демо-
нологии, которые тоже уже хорошо известны, правда, не в аксиологическом 
контексте. Это оценка «чужих» как опасных. Например, названия огромных и 
страшных великанов отсылают к названиям чужих этносов – греков, латинян, 
римлян, евреев, венгров, влахов, татар, турок, шведов и др. (болг. елини, ла-
тиняни, словен. grk, rimska deklica, lah, бел. шведи, рус. чудь и мн. др.). 

Часто поверья наделяют «чужие» (обычно соседние) народы большим коли-
чеством сильных колдунов и ведьм (это тенденция замечена не только в сла-
вянских традициях, но и, например, в скандинавских). Например, русские ве-
рили, что колдуны сильнее и их больше (или просто много) на чужой терри-
тории, в чужом социуме – начиная от соседней деревни или района и кончая 
другим народом [Знатки 2012, 13; Щепанская 2003 и др.]. Польские гурали 
считали, что способность отбирать у чужих коров молоко хоть и имели все  
«бачи»-колдуны, но их больше по другую сторону Татр, т.е. у словаков [Rak 
2016, 309]. Видимо, к действию этой же тенденции следует отнести большое 
количество наименований страшных мифологических персонажей заимство-
ванными словами или демононимами чужой традиции: словац. šarkan, bosor-
ka, striga, серб. аждаjа, аждарха, чеш. hastrman, Rýbrcoul, болг. стихя, кандзо, 
орисници, караконджул и под. Чужое в демонологии предстает не только более 
страшным, но и более опасным, потому что оно неизвестно, и этот отрица-
тельный образец закладывался в познавательном поле индивидуума, начиная 
с детского возраста.

Народная демонология в том виде, в каком она дошла до наших дней, со-
держит немало христианских элементов – начиная от мотивов быличек и кон-
чая терминологией мифологических персонажей (см. [Валенцова 2024]), несу-
щих соответствующие оценки. Например, у поляков водяной (topielec) был осо-
бенно опасен для тех, кто не молился или не ходил в костел. Происхождение 
многих демонов связано с нарушением христианских обрядов (крещения, от-
певания, похорон) или морали: это неупокоенные души, происходящие от не-
крещеных младенцев (видимо, дохристианский акцент делался на отсутствии 
имени) и другие нечистые покойники, застрявшие между небом и землей из-
за своих грехов. Немало в славянской демононимии христианских имен, ко-
торые обозначают различных мифологических персонажей: чертей, нечистых 
покойников, болезни: карп.-укр. саломонар ‘градовник, дух, насылающий град, 
чернокнижник’; рус. иродиады ‘лихорадки’, хорв. далм. Ирудица (Рудица) ‘пред-
водительница градоносных облаков’ и др. 

Наибольшее количество оценочных названий в русле христианской аксио-
логии имеет черт, на образ которого значительно повлияла церковь. Это безус-
ловное зло, он называется нечистым (рус. нечистый, неумытик, бел. нячысцiк), 

3  См. литературу в указанной выше библиографии «Славянская этнолингвистика. Библиография».



Валенцова М.М. Аксиологический аспект низшей мифологии славян
Valentsova M.M. Axiological Aspect of Slavic Lower Mythology

117

врагом (рус. враг, вражья сила, чеш. vrag), плохим и окаянным (рус. проклятый, 
окаянный, укр. поганый, дурный, бел. лiхi), злым, недобрым (бел. нядобрык, чеш. 
zlý, словен. zli duh), черным (рус. черный, пол. czarny, smołka, серб. црни ђаво, 
хорв. они чорни, вранић), жителем Ада (пол. pieklorz, словац. pekelník, словен. 
peklenšček) и т.п. При этом в народной традиции изредка эта категоричность 
снимается: черт может быть и безвредным, и даже помощником для людей: 
пол. belón, b́ėloń, пол. кашуб. b́åłi djåbeł.

Христианская аксиология распространяет отрицательную оценку и соответ-
ствующие номинации и на других персонажей народной демонологии, кото-
рые начинают пониматься как исключительно отрицательные и враждебные. 
Многие изначально безвредные или полезные духи стали называться «чертя-
ми» и перешли в разряд демонов, например: домашние духи-обогатители (чеш. 
diblík, луж. špilitus, укр. чорт), лесные (пол. diablica, zły duch), водяные духи 
(пол. diobeł wodny, рус. чортух, сатана, враг, водяной чертышко, серб. водени 
ђаво, нечастиви, дабо), и другие демоны.

Но даже в этих «отрицательных» наименованиях традиционной народной 
демонологи появляются оценочные деминутивные суффиксы, свойственные 
народной речи: diblík, чертышко, вражонок, что может свидетельствовать как 
о задабривающем значении имени, так и о небольшой вредоносности таких 
персонажей. Вообще умилостивляющие имена характерны, прежде всего, для 
названий болезней: болг. сладки, медени, благи, здравичките, рус. добруха, ку-
маха, пол. niewiasta, к этому же эмоциональному регистру относится называние 
их тетками, сестрами, матушками (т.е. родственниками). Изредка задабрива-
ющие имена давались и персонажам других групп, например, болг. меденкото, 
лелинкото ‘заложный покойник’.

Демононимы отражают народное восприятие мифологических персонажей 
как добрых и злых, нейтральных и страшных, как демонов-помощников, де-
монов-искусителей, демонов-защитников, демонов-дарителей4, и т.п. Л.Н. Ви-
ноградова в одной из своих статей заметила, что «на это почти безграничное 
множество демонических и полудемонических существ не нашлось пока своего 
Линнея с его четкой бинарной номенклатурой» [Виноградова 2016, 309]. Веро-
ятно, и не найдется, и именно потому, что народная демонология не уклады-
вается в бинарные схемы. Оценка персонажей и их функций, как показывает 
материал, лабильна, условна и индивидуальна. 

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ

Славянская этнолингвистика. Библиография. М.: Индрик, электронное издание, https://inslav.
ru/sites/default/files/2023etnolingvisty_2023.pdf

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ

Антропоцентризм в языке и культуре. М.: Индрик, 2017. 264 с.
Валенцова М.М. Мифологические персонажи – «помощники» и «дарители» // Тезисы докладов Тре-

тьей научной конференции «Демонология как семиотическая система». Москва, РГГУ, 15–
17 мая 2014. М.: РГГУ, 2014. С. 26–29. 

Валенцова М.М. Христианские элементы в народной демонологии славян // Slavica Slovaca. 59. 2024. 
No. 2. Pp. 361–370.

Виноградова Л.Н. Перспективен ли оценочный признак добрый / злой для классификации демоно-
логических персонажей? // In Umbra. Демонология как семиотическая система. Альманах. 
Вып. 5 / отв. ред. и сост. Д.И. Антонов, О.Б. Христофорова. М.: Индрик, 2016. C. 309–332.

4  См., например, [Валенцова 2014].



118	 Славяноведение, 2025, № 2, с. 111–118.
Slavic Studies. Journal of Russian Academy of Sciences, 2025, No. 2, pp. 111–118.

Знатки, ведуны и чернокнижники. Колдовство и бытовая магия на Русском Севере / под ред. 
А.Б. Мороза. М.: Форум; Неолит, 2012. 592 с.

Толстой Н.И. Язык и народная культура. Очерки по славянской мифологии и этнолингвистикке. М.: 
Индрик, 1995. 512 с.

Щепанская Т.Б. Власть пришельца: атрибуты странника в мужской магии русских // Символы и 
атрибуты власти. Генезис. Семантика. Функции. СПб.: МАЭ, 1996. C. 72–101.

Košťál J. Vodník v podání lidu českého // Český lid 1. 1892. S. 52–58.
Rak М. Materiały do etnografii Podhala. Кraków: Uniwersytet Jagiellonski, 2016. 443 s.

Рукопись поступила в редакцию 23.11.2024 
Рукопись принята к печати 05.12.2024

REFERENCES

Antropotsentrizm v iazyke i kul’ture. Moscow, Indrik Publ., 2017, 264 p. (In Russ.)
Košťál J. Vodník v podání lidu českého. Český lid 1, 1892, pp. 52–58. (In Czech)
Rak М. Materiały do etnografii Podhala. Кraków, Uniwersytet Jagiellonski, 2016, 443 p. 
Shchepanskaia T.B. Vlast’ prishel’tsa: atributy strannika v muzhskoi magii russkikh. Simvoly i atributy vlasti. 

Genezis. Semantika. Funktsii. St. Petersburg, MAE Publ., 1996, pp. 72–101. (In Russ.)
Tolstoi N.I. Iazyk i narodnaia kul’tura. Ocherki po slavianskoi mifologii i etnolingvistikke. Moscow, Indrik 

Publ., 1995, 512 p. (In Russ.)
Valentsova M.M. Mifologicheskije personazhi – «pomoshchniki» i «dariteli». Tezisy dokladov Tret’jei nauch-

noi konferentsii «Demonologiia kak semioticheskaia sistema». Moskva, RGGU, 15–17 maia 2014. Moscow, 
RGGU Publ., 2014, pp. 26–29. (In Russ.)

Valentsova M.M. Khristianskije elementy v narodnoi demonologii slavian. Slavica Slovaca, 59, 
2024, no. 2, pp. 361–370. (In Russ.)

Vinogradova L.N. Perspektiven li otsenochnyi priznak dobryi / zloi dlia klassifikatsiii demonologicheskikh 
personazhei? In Umbra. Demonologiia kak semioticheskaia sistema. Al’manakh, vyp. 5, otv. red. i sost. 
D.I. Antonov, O.B. Khristoforova. Moscow, Indrik Publ., 2016, pp. 309–332. (In Russ.)

Znatki, veduny i chernoknizhniki. Koldovstvo i bytovaia magiia na Russkom Severe, pod red. A.B. Moroza. 
Moscow, Forum; Neolit Publ., 2012, 592 p. (In Russ.)

Received on 23.11.2024
Accepted on 05.12.2024

Информация об авторе:

Валенцова Марина Михайловна
кандидат филологических наук,  
старший научный сотрудник 
Институт славяноведения  
Российской академии наук 
г. Москва, Российская Федерация
ORCID: 0000-0002-6541-4269
E-mail: mvalent@mail.ru

Information about the author:

Marina M. Valentsova
PhD (Philology),  

Senior Research Fellow
Institute of Slavic studies,  

Russian Academy оf Sciences
Moscow, Russian Federation

ORCID: 0000-0002-6541-4269
E-mail: mvalent@mail.ru

mailto:mvalent@mail.ru
mailto:mvalent@mail.ru

	_Hlk184964446
	_GoBack
	_Hlk144231757
	_Hlk144231823
	_Hlk184717733
	_Hlk184730835
	_Hlk156071115
	_Hlk94621547
	_Hlk137428741
	_Hlk100613426
	_Hlk100608211
	_Hlk182561229
	_Hlk182655138
	_Hlk182673771
	_Hlk182591788
	_Hlk183542965
	_Hlk183712681
	_Hlk183713152
	_Hlk182763432
	_Hlk183769187
	_Hlk183766234
	_Hlk183543580
	_Hlk183544951
	_Hlk182648760
	_Hlk170726782
	_Hlk180513946
	_Hlk180513997
	_Hlk185248384
	_Hlk184123474
	_Hlk184123595
	Владимир Мономах и его роль в кризисе 
древнерусской государственности 
(по работам отечественных историков XIX–XXI веков)
	«Гнев Божий» в гуситской идеологии
	Образ представителей османской власти в житиях 
балканских мучеников XVI века
	Шляхта Великого княжества Литовского и Контрреформация 
в начале второго десятилетия XVII века
	Епифаний Славинецкий как переводчик summaria capitulorum 
в старопечатных служебных Четвероевангелиях 
	«Выходцы из-за литовского рубежа» в дворцовых волостях 
Бельского уезда второй половины XVII века 

	К ЮБИЛЕЮ 
ИРИНЫ АЛЕКСАНДРОВНЫ СЕДАКОВОЙ
	К юбилею Ирины Александровны Седаковой
	Мотив макового зерна в славянских заговорах
	Казим, кажимот, веденье: о локальных мифонимах 
с «перетекающими» мотивировками*
	Аксиологический аспект низшей мифологии славян
	Старость как ценность в болгарской и новогреческой фразеологии
	Заметки об именинах и имянаречении в Литве 
(в сравнении с болгарской традицией)
	К изучению источников этноботанической информации 
о России в чешской научной литературе эпохи 
национального возрождения (Я.С. Пресл и П.С. Паллас)

	РЕЦЕНЗИИ
	В.К. Шохин. Древняя Индия в культуре Руси 
(XI – середина XV в.). Изд. 2-е, исправленное и дополненное. 
М.: Наука – Восточная литература, 2023, 439 с.

	НАУЧНАЯ ЖИЗНЬ
	Научная конференция «Страны социалистического содружества: сотрудничество в тени Большого Брата (1950–1970-е годы)»

	НЕКРОЛОГИ

