
Славяноведение, 2025, № 2, с. 34–49 
Slavic Studies. Journal of Russian Academy of Sciences, 2025, No. 2, pp. 34–49  

Оригинальная статья / Original ArticleDOI: 10.31857/S0869544X25020039, EDN: IZKVVZ

Образ представителей османской власти в житиях  
балканских мучеников XVI века

© 2025 г. Н.В. Евстафьев

Институт славяноведения Российской академии наук 
(Москва, Российская Федерация)

nikichan1@yandex.ru

Аннотация. В статье рассматривается, какими в сочинениях славянской агио-
графии XVI в. представлены образы османских властей: в первую очередь сул-
танов, но также отдельных градоначальников («епархов») и визирей. Несмотря 
на некоторые негативные черты в целом османский султан выступал как ней-
тральная фигура или даже арбитр, к которому за советом обращались и му-
сульманский судья, и некоторые христиане. Именно «царь» способен решать, 
какой приговор вынести христианскому мученику. Эта особенность образа 
османского правителя может объясняться тем, что для составителей житий он 
представлял собой единственного законного «царя», которому, невзирая на его 
принадлежность к «агарянам» и их вере, они должны подчиняться как под-
данные. Некоторый контраст составляет образ местных правителей и высших 
чиновников: часто они выступали в качестве гонителей христианства. Более 
того, чтобы добиться своей цели и погубить будущего святого, эти «епархи» 
или «воеводы» прибегали к обману и лести, заставляя самого «царя» или су-
дью поверить в их ложь и вынести смертный приговор христианину. Довольно 
неоднозначен и представленный в агиографии образ городского или темнич-
ного стража-мусульманина. Страж мог выступать в качестве достаточно по-
ложительного персонажа, который проникал уважением к мученику и старал 
облегчить его страдания, а также организовывал встречу будущего святого с 
другими христианами. В то же время османским стражам свойственны чело-
веческие слабости: они могут задремать на посту и берут взятки. 

Ключевые слова: Османская империя, представители власти, славянская аги-
ография XVI в., православные новомученики, св. Георгий Новый Софийский, 
св. Иоанн Новый Серрский, св. Николай Новый Софийский.

Ссылка для цитирования: Евстафьев Н.В. Образ представителей османской вла-
сти в житиях балканских мучеников XVI века // Славяноведение. 2025. № 2. 
С. 34–49. DOI: 10.31857/S0869544X25020039, EDN: IZKVVZ

The Image of the Ottoman Authorities in the Vitae  
of the Balkan Martyrs of the 16th Century

© 2025 г. Nikita V. Evstafyev

Institute of Slavic Studies of Russian Academy of Sciences 
(Moscow, Russian Federation)

nikichan1@yandex.ru 

mailto:nikichan1@yandex.ru
mailto:nikichan1@yandex.ru


Евстафьев Н.В. Образ представителей османской власти в житиях...
Evstafyev N.V. The Image of the Ottoman Authorities in the Vitae...

35

Abstract. The article examines how the images of the Ottoman authorities are present-
ed in the Slavic hagiography of the 16th century (the vitae of the Balkan martyrs): first 
of all, the sultans, but also individual mayors («eparchs») and viziers. Despite some of 
the negative features the Ottoman Sultan acts most often as a neutral figure or even as 
a kind of arbitrator, to whom both a Muslim judge and some Christians turn for advice. 
It is the «tsar» who can decide what sentence to impose on a Christian martyr. This 
peculiarity of the image of the Ottoman ruler can be explained by the fact that for the 
compilers of the vitae he represents the only legitimate «tsar» to whom, despite his be-
longing to the «Hagarites» and their faith, they must obey as subjects. The contrast is 
presented in the image of some local rulers and senior officials: they often act as perse-
cutors of Christianity. Moreover, in order to achieve their goal and destroy the future 
saint, these «eparchs» or «voivodes» resort to deception and flattery, forcing the «tsar» 
or judge himself to believe in their lies and pass a death sentence on a Christian. The 
image of a Muslim city or prison guardian given in the hagiography is also quite am-
biguous. The guardian can act as a fairly positive character who is imbued with respect 
for the martyr and tries to alleviate his suffering, as well as organizes meetings of the 
future saint with other Christians. At the same time, Ottoman guards are character-
ized by human weaknesses: they can doze off on duty and take bribes.

Keywords: The Ottoman Empire, authorities, the 16th century Slavic hagiography, Or-
thodox neomartyrs, St. George the New of Sofia, St. John the New of Serres, St Nich-
olas the New of Sofia.

For citation: Nikita V. Evstafyev. The Image of the Ottoman Authorities in the Vitae of 
the Balkan Martyrs of the 16th Century// Slavic Studies. Journal of Russian Academy of 
Sciences. = Slavyanovedenie. 2025. No. 2. P. 34–49. DOI: 10.31857/S0869544X25020039, 
EDN: IZKVVZ

В XVI в. на балканских землях Османской империи пострадали за веру не-
сколько христианских мучеников, которые были впоследствии канонизирова-
ны. Среди них: св. Иоанн Новый Серрский (ум. в 1507 г.) [Турилов 2013, 270], 
св. Антоний Супрасльский (ум. 1507 или 1508) [Там же, 270–271], св. Георгий 
Новый Кратовец (Софийский) (ум. в 1515 г.) [Калиганов 2000, 20; Турилов, Те-
мелски 2009, 70] и св. Николай Новый Софийский (ум. в 1555 г.) [Цибран-
ска-Костова 2022, 605–606]. Для большинства из них были позднее составлены 
соответствующие агиографические произведения (в первую очередь – жития му-
чеников, т.е. мартирии), которые обладают рядом жанровых особенностей, раз-
личаются по сюжетам и некоторым деталям, но имеют также и определенные 
сходства. Одним из таких сходств можно назвать неоднозначный, нередко ли-
шенный каких-либо негативных черт образ османского султана. Поэтому цель 
настоящего исследования – дать характеристику образам османских правителей 
в житийных произведениях. Для этого необходимо решить несколько исследова-
тельских задач: выявить особенности изображения османских султанов в агио-
графии, сравнить их с образами иных представителей власти: градоначальников 
(«епархов»), визирей и городских стражей, предложить возможные объяснения 
тому, как складывались эти образы, а также выяснить, откуда авторы славянских 
житий черпали сведения об османских правителях и их деяниях.

В славянской агиографии XVI в. упоминания османских султанов нередко 
можно встретить как во вступительной части, где рассказывается о православ-
ных святых, различных чудесах и исторических событиях, так и в самом рас-
сказе о новомученике. Например, славянское житие св. Иоанна Нового Серр-
ского1 начинается с указания на то, что «понеже убо агарано(м) грьческа пре-

1  Славянское житие св. Иоанна Нового Серрского, в отличие от греческого синаксарного жития, 
посвященного этому же мученику [Турилов 2013, 269–270; Παναγιώτου 1987/1989, 423–445], остается 
до сих пор неопубликованным, поэтому я благодарю А.А. Турилова за предоставленный текст жития.



36	 Славяноведение, 2025, № 2, с. 34–49.
Slavic Studies. Journal of Russian Academy of Sciences, 2025, No. 2, pp. 34–49.

падоше скиптра по премудрому суду чюднаго б(ог)а. величааше же се вь нихь 
Паазитъ. иже нечьстиа паче нежели мехмеда снъ. От’маномь некоимь преоцемь 
хвале се и Авраамова бл(агосла)вениа и техь умноже ниа. злочьстивому напи-
суе моамету. и оск(р)ъблаше се непобедима х(ристо)ва ц(е)рквь»2. 

Таким образом, уже из этого вступления видно, что в представлении сла-
вянского книжника (мниха Филиппа, автора жития) османский султан Бая-
зид держал за собой «греческий скипетр», т.е. был фактически императором 
в Константинополе. Представление об османском султане как законном пра-
вителе, «царе», по-видимому, действительно имело место среди православных 
жителей Османской империи [Макарова 2005, 88–90; 2008, 43]. Необходимо 
отметить, что данная формула, вероятно, была заимствована автором мартирия 
из греческой традиции (греч. «τὰ σκῆπτρα» (перенос. «царская власть»)) [Ло-
сева 2012, 451], где она относится именно к византийским императорам, на-
следником которых в житии таким образом назван османский султан. Но при 
этом он, несомненно, был сильным и опасным врагом христианской церкви и 
православной веры. Примечательны и данная автором краткая характеристика 
мусульманской веры, и упоминание прародителя рода султанов Османа. Вооб-
ще о происхождении османской династии было известно многим славянским 
книжникам, в частности, автор «Болгарской анонимной хроники» XV в. знает 
не только об Османе («некто Отмань оть вьсточныа страны, отъ горы нарица-
емыа Ефоры, оть рода измаилскаго», но и его сыне Орхане: «Сынь же его Ор-
кань наследникь бысть»3.

В основном тексте жития султан играет непосредственную роль в судьбе 
святого. Поскольку судья не знал, как поступить с Иоанном, он «к црствую-
щом(у) посилае(т) въпрашае что множае повелить о м(уче)нице»4. Но не толь-
ко судья обратился за помощью к «царствующему», это сделали в том чис-
ле и христиане, стремившееся спасти Иоанна: «хр(и)стиани събрав’ше се. и 
от благороднеишихь его съродникь. Къ ц(а)рствующому о Иоан’не посилають 
ответникы»5. В конце концов мусульманских «ответников» оказалось больше, 
чем христианских, и решение было принято в пользу «агарян»: Иоанна казни-
ли. Так или иначе, в данном отрывке жития османский правитель, «царь» или 
«царствующий» представлен как своего рода верховный судья, от чьего реше-
ния зависит судьба мученика. К этому «судье» обращаются как «агаряне», так 
и христиане, причем их положение до некоторой степени равное. Примеча-
тельно, что вина за окончательное решение о судьбе мученика в житии возло-
жена не на «царствующего», а на «агарян» – их оказалось больше, и они были 
готовы прибегнуть ко лжи, чтобы погубить Иоанна. При этом «царь», конечно, 
остается «нечестивым», Иоанн решительно отверг те почести от «царя вашего», 
которые обещает ему кадий в случае принятия ислама6.

В проложном житии св. Антония Супрасльского нет ни одного упомина-
ния «агарянского царя», а решение о судьбе святого принимают только кадий 
и градоначальник («епарх») Фессалоники, причем главным злодеем выступает 
именно градоначальник. Разъяренный из-за того, что Антоний попытался про-
изнести христианскую молитву в храме, обращенном в мечеть, «епарх» при-
каывает отправить Антония к судье: «…гнево(м) о(б)я(т) бывь епархь и яко(ж) 

2  ОННБ. № 1/119, 367.
3  Тютюнджиев, 80.
4  ОННБ. № 1/119, 369об.
5  Там же, 369об.–370.
6  Там же, 371.



Евстафьев Н.В. Образ представителей османской власти в житиях...
Evstafyev N.V. The Image of the Ottoman Authorities in the Vitae...

37

неки зверь неукротимы рыкну(в). кь законо(му) судии отсылае(т). е(ж) пре-
да(ти) его сож(ж)ение». Хотя кадий и не нашел никакой вины в деянии Анто-
ния («су(ди)а(ж) испыта(в). не повина е(г) см(ь)рти суди(в)»), «епарх» все рав-
но, по собственному желанию отправил его на костер7. 

Но, пожалуй, наиболее детальный образ османского султана можно найти в 
произведениях Софийской книжной школы: в житиях св. Георгия Нового и св. 
Николая Нового Софийских. История мучения юноши Георгия предваряется 
описанием некоторых исторических событий, в частности, битвы на Косовом 
поле 1389 г., в которой схлестнулись войска сербского князя Лазаря и осман-
ского султана Мурада Ι. Поведав о гибели Лазаря, книжник Пейо, автор жития, 
затем переходит к судьбе османского правителя и его армии: «И вьзрите зде на 
истину: веде и Муратьбег’ ц[а]рь тогда убыень быс[ть] и сь ним’ без’числьнно 
множьство тур’к’, и понеже невернии суще не показа б[ог]ь знамение ни на 
начелнице ни на тех[ь], нь вьси погибоше»8. И вновь османский султан здесь 
представлен как «царь», который, однако, ведет армию «неверных». Печаль-
ная судьба Мурада и иных турок в таком случае определяется их принадлежно-
стью к мусульманской вере. Однако сам образ османского султана во многом 
лишен негативных черт, которые можно увидеть, например, в русском житии, 
посвященном тому же св. Георгию Новому. Его автор, псковский пресвитер 
Илья, не поскупился на самые резкие слова в адрес «агарянского» правителя: 
«Бы(с)[ть] бо рече в ц[а]р(с)тво неч[е](с)тиваго и безбожнаго и сквернаго ц[а]
ря Селима Турьскаго», за чем следует рассказ о множестве злодеяний этого 
«нечестивого царя» в отношении православных христиан [Калиганов 2000, 211].

Примечательно также, что угроза (а точнее излишнее внимание) со сто-
роны «измаилитского царя Баязит бега» (скорее его людей) заставила самого 
юношу Георгия покинуть родное Кратово и перебраться в Софию9 – возмож-
но, тут речь идет о «налоге кровью» [Георгиева 1988, 98; Евстафьев 2024, 20]. 
Тогда как гибель Георгия (1515 г.) пришлась уже на правление сына Баязида 
II (1481–1512) Селима I, причем в житии точно указано, что это произошло в 
«3 тие лето измаил’тьскаго ц[а]ра Селима»10, и вновь это упоминание осман-
ского правителя отличается своей нейтральностью. Для сравнения скажу, что 
датировка гибели св. Георгия в его русском житии не сопровождается именем 
«турецкого царя» (указан только софийский митрополит), и в целом его упо-
минания ограничиваются той крайне отрицательной характеристикой, кото-
рая приведена выше. Эта разница в образах османского правителя вполне по-
нятна: для русского автора, пресвитера Ильи, «агарянский царь» был прави-
телем далекой страны, где угнетаются православные христиане, тогда как для 
Пейо и Баязид, и Селим были непосредственными властителями, которым они 
в той или иной степени подчинялись. То же самое, видимо, относится еще в 
большей степени к житию св. Иоанна Серрского, где, как уже говорилось, ос-
манский султан выступает арбитром при решении вопроса о судьбе будущего 
мученика.

В остальной части южнославянского жития св. Георгия Нового Софий-
ского османские правители («цари») упоминаются уже эпизодически и в обе-
зличенной форме. Например, оклеветавшие Георгия перед кадием мусульма-
не обвиняли христианина в том, что он порицал османских «законодателя» 

7  Житие св. Антония Супральского, 275.
8  Богдановић, 234.
9  Там же, 236.
10  Там же, 259.



38	 Славяноведение, 2025, № 2, с. 34–49.
Slavic Studies. Journal of Russian Academy of Sciences, 2025, No. 2, pp. 34–49.

(«законодавца»), «царей» («царе»), «князей» («кнезе») и «судий» («судие»)11. 
Это имело под собой определенные основания, ведь в разговоре с одним му-
сульманином Георгий заявил: «и не обретает се никтоже вь вере вашеи с[ве]
ть или правед’нь, или ц[а]рь, или баша, или воевода, или соудиа, или учитель, 
или от препростыих[ь] любо кои, нь вьсе погыбоше», при этом для святого не 
имела значение ни сила иноверного «царя», ни совершенные им благодеяния – 
«от века множ’ство ц[а]реи12 и сил’ныи многаа бл[а]гаа сьделаше, нь невериа 
ради погыбоше и без’паметни быше, паче же от рода вашего вьси погыбоше»13, 
главное для него – это приверженность христианской вере. Те, кто исповедают 
ее, и «цари», и «архиереи» и «простые люди», становятся святыми и праведни-
ками. Стараясь переубедить своего собеседника и показать ему разницу между 
«агарянским» царем и христианским правителем, Георгий предлагает мусуль-
манину взглянуть на нетленные мощи сербского короля Стефана II Милути-
на (1282–1321), которые были ок. 1460 г. перенесены в собор Святой Недели 
в Софии [Павловић 1965, 94]: «И аще не вероуеши, греди сь мною и покажу 
ти краля Милутина, вь граде семь лежащаго, како почиваеть якоже уснуви, и 
якоже от кринна бл[а]гоухание испущаеть»14. 

Важно также отметить, что о «благодеяниях» османских правителей вначале 
жития говорит сам мусульманин, подтверждая тем самым, что они достойны 
рая после смерти: «И вьзри ц[а]рие наше, и кнези, и вел’можие, коликы цр[ь]
квы и мостове и и[с]точници б[ог]а ради вь упокоение чл[ове]ком[ь] сьтвара-
ють»15. Как я предполагаю, в этом пассаже из жития отмечена деятельность 
османских султанов и отдельных пашей по строительству инфраструктуры на 
землях Балкан. Возможно, именно так Пейо (в ответе юноши Георгия мусуль-
манину) показывает опасность этой монументальной пропаганды для христи-
ан, ведь, совершая подобные благодеяния для всех своих подданных, осман-
ские правители как бы способствуют распространению ислама [Стайнова 1986, 
93–99]. Для праведных же христиан эти материальные блага не должны иметь 
большого значения, о чем прямо говорит Георгий.

Этот спор о достоинствах мусульманских правителей продолжается и даль-
ше, уже между Георгием и софийским кадием. Георгий попросил привести ему 
пример знамения или чуда, которое бы подкрепило истинность мусульманской 
веры, на что судья ответил: «И каково знамение ищеши ино; Не ми лыи есми 
ц[а]рие; И не побеждаем ли сил’наа ц[а]р[ь]ствиа и грады их[ь] приемлем[ь]; 
Не вьселен’сции ли ц[а]рие и кнези покланяют се намь и дани дають; И аще 
не би любыль на[сь] б[ог]ь, не би вьздвигль рогь нашь». Возражения Георгия 
содержали в себе те же аргументы, какие он приводил и ранее: в прошлом уже 
были великие и сильные правители, от которых ничего не осталось, все они 
погибли и «без’паметни быше»16.

В южнославянском житии св. Георгия Нового, как и в сочинении, посвящен-
ном св. Антонию Супрасльскому, существует и некоторое противопоставление 

11  Там же, 240.
12  Здесь могут иметься в виду не только мусульманские, но и языческие, в частности, римские правители. 
Так, еще во вступительной части жития среди прочего упоминается и римский император Юлиан II 
Отступник (361–363) («Иулиан преступник») и устроенные им гонения на христиан. Там же, 233.
13  Там же, 239.
14  Богдановић, 239.
Нетленные мощи короля Милутина упоминаются и в начале жития св. Николая Нового Софийско-
го: «Стго и великаго иже въцрехь краля стефана иже и милоутина … чьстных мощеи» (Сырку, 43).
15  Богдановић, 238.
16  Там же, 241.



Евстафьев Н.В. Образ представителей османской власти в житиях...
Evstafyev N.V. The Image of the Ottoman Authorities in the Vitae...

39

между кадием и светским правителем города, который, однако, упоминается 
буквально в одном месте. После смерти Георгия христианские жители города 
«приступише кь кнезу града […] и рекоше ему: […] дадите ни тело его, да по-
гребемь е», на что «агаряне» «вьзьпиише вьси» – среди них, видимо, был и этот 
«кнез» – и, чтобы христианам не достались мощи святого, пообещали сжечь 
его тело, «якоже сьтвори се и на Мав’родии вь Дренополи»17, т.е. как они по-
ступили с телом греческого святого Михаила Мавроида (ум. после 1493 г.) в 
Адрианополе [Tzedopoulos 2022, 349]. Не получив разрешения от «кнеза», хри-
стиане во главе с Пейо обратились к судье, который почти сразу же разрешил 
похоронить Георгия: «Иди, погреби его», хотя и не стал помогать в этом деле 
Пейо18. Георгий был похоронен в церкви св. Марины («…сь славословиемь и 
пен’ми погрибають его вь храме с(ве)тые м(оу)ч(е)н(и)це Марине»)19, куда по-
сле обращения в мечеть ротонды св. Георгия (ок. 1500 г.) была перенесена ка-
федра софийской митрополии [Градева 2016, 595–596; 2011, 575–581; Gradeva 
2016a, 185; 2016b, 184–189; 2010, 62–63].

В житии Николая Нового Софийского мусульманские правители упоми-
наются не так часто и характеризуются довольно-таки нейтрально, что замет-
но контрастирует с описанием валашского господаря Мирчи, который силой 
заставил Николая служить ему, когда будущий мученик жил в «угровлашской 
земле». Мирча представлен Матеем Грамматиком крайне отрицательной фигу-
рой: «ярбо бе моужь и м(у)чтельнь. неправдоу бе и вьсакого безакониа испль-
нь», он захватил власть «якож фока моучитель. иже по маврикии царии попоу-
щению б(о)жию»20. При этом сравнение захвата власти Мирчей с приходом ко 
власти византийского императора Фоки (602–610), чей образ в византийских 
(а значит и славянских) хрониках был преимущественно негативным [Kae-
gi, Kazhdan 1991, 1666], продолжается и далее: только в этот раз «попущение 
божье» произошло благодаря не императору Маврикию (582–602), а из-за того, 
что Константинополь оказался в руках иноверцев: «Исходатаи оуже грех нашь, 
оувы. и измаилитоу оудрьжавшоу въ константине граде ц(а)рство поб(о)жию 
попоущению»21. Матей описывает завоевание турками многих стран: «Аравии», 
«Палестины», «Египта», «Македонии», земель «досамих италииских странь», а 
также подчинение Валахии – «сьинеми и оугровлахию подданию оустралеть». 
При этом жителям «угровлахии» удалось сохранить свою веру, они избирают 
себе правителя «от бл(а)городных […] ц(а)рскаго племени», который платит 
дань «самодрьжцоу», т.е. османскому султану. Раду VII Калугер («Калогер»), 
предшественник Мирчи, «благочьстием же и правосудиемь сиае. и преданиа 
и законы иже от древных господ добре сьхраняе»22. 

Однако такой порядок не мог продолжаться долго, ведь «врагь невъзможе 
сьтрьпети вьгльбоце сьмирени и вь бл(а)гочьсти быти земли оное». С помо-
щью интриг при дворе султана, которые довольно подробно описаны в житии, 
Мирче удается склонить «царя» на свою сторону, причем, как сказано в сочи-
нении, это произошло не по злой воле мусульманского правителя, а потому 
что «царь» «веровавь словесемь» Мирчи, «льсть не оуразоумевь» и клеветы и 
«оугодное хоте зетевы своемоу сьтворити». Под «зятем» султана скорее всего 

17  Там же, 256.
18  Там же, 256–257.
19  Там же, 259.
20  Сырку, 55.
21  Там же, 55.
22  Там же.



40	 Славяноведение, 2025, № 2, с. 34–49.
Slavic Studies. Journal of Russian Academy of Sciences, 2025, No. 2, pp. 34–49.

имеется в виду великий визирь Рустем-паша, который действительно был же-
нат на дочери Сулеймана I Михримах-султан [Necipoğlu 2005, 296–297]. Если 
верить Матею Грамматику, Мирче удалось склонить его («прьвомоу воеводе 
соущоу») на свою сторону, что в конце концов повлияло и на решение султа-
на о том, кто будет господарем Валахии. И в результате: «дрьжавоу вьсприемь 
[…] мирча. съ множьство вои езычьскых»23. 

Итак, парадоксальным образом, в рассказанной Матеем Грамматиком исто-
рии о борьбе за трон Валахии главным злодеем оказывается не османский сул-
тан, буквально обманутый лестью, клеветой и интригами своего визиря, а го-
сподарь Мирча, православный по вероисповеданию, но готовый ради власти 
использовать помощь «языческих» войск. В этом смысле как предатель хри-
стианства он даже хуже «агарянского» царя, вновь выступающего здесь в роли 
своего рода арбитра, только теперь уже в споре не между христианами и му-
сульманами, а между одними лишь христианами. Примечательно также и то, 
что, как отмечено в житии, Раду «ц(а)рскомоу повелению не сьпротивльсе», 
покинул Валахию и на некоторое время перебрался в Никополь, откуда его 
по требованию Мирчи османские власти увели сначала в Константинополь, 
где Раду «надежду имеаше яже о правде, и на вьтораго воеводоу», однако «нъ 
ничтоже ползеваше ради пагоубнаго и сьмрьтоноснаго оклеветаниа». В конце 
концов Раду был отослан в «единь от градобь египьтьскых»24. Таким образом, 
бывший валашский господарь Раду подчинился приказу султана и отказался 
от власти по той причине, что рассчитывал на помощь другого визиря, чьего 
влияния, впрочем, оказалось недостаточно, и Раду, оклеветанный перед «ца-
рем» Мирчей и Рустемом-пашей, был окончательно лишен возможности вер-
нуть трон Валахии.

Пришедший к власти Мирча вначале показывал «смирение и благогове-
ние», как отметил автор жития, «влькь овчею кожею покриваесе». Но вско-
ре он в полной мере показал себя: уничтожая поддерживавших Раду вельмож 
и их семьи, Мирча устроил второе «избиение младенцев», подробно и в кра-
сках описанное Матеем Грамматиком. Автор жития не скупится на эпитеты, 
уподобляя господаря Валахии «въторому иродоу», «новомоу иоулианоу пре-
ступникоу» (римскому императору Юлиану II Отступнику) и «копрониму» (ви-
зантийскому императору-иконоборцу Константину V Копрониму (741–775))25. 
При этом «царь»-султан не получает таких прозваний и вообще не фигурирует 
в этой истории как однозначно отрицательный персонаж.

Однако остановимся чуть подробнее на предположительном образе велико-
го визиря Рустема-паши, «первого воеводы», который играл решающую роль 
в низвержении Раду и восхождении на трон Мирчи тем, что убедил «царя» 
поддержать второго. Визирь представлен как человек влиятельный и богатый: 
«Емоу же въса ц(а)рска строити беше вьручено. Сего оубо сьпособника стежа-
ваеть немалою мьздою моужь онь»26, но при этом очень жадный. Так, напри-
мер, поимка Раду в Никополе была совершена им не столько, чтобы помочь 
Мирче укрепиться у власти, сколько ради принадлежавших беглому господарю 
сокровищ – «паче же о злате вьжделевь. неситноу бо некако сребрлюбиа стр(а)
сть имеаше паче чака»27. 

23  Там же, 56.
24  Там же, 58–59.
25  Там же, 60.
26  Там же, 56.
27  Там же, 58–59.



Евстафьев Н.В. Образ представителей османской власти в житиях...
Evstafyev N.V. The Image of the Ottoman Authorities in the Vitae...

41

Любопытно, что данный образ великого визиря в целом соответствует тому, 
что можно увидеть в других источниках: например, в сочинениях западных ди-
пломатов и путешественников. Так, находившийся примерно в это же время (в 
середине XVI в.) в Константинополе, участник габсбургского посольства Ожье 
де Бузбек дал Рустему-паше, с которым он лично имел дело, похожую характе-
ристику, говоря, что он был «всегда жадным, всегда вспыльчивым и в первую 
очередь думал о пользе и обогащении» (лат. «semper avarus, semper sordidus, & 
qui primam utilitatis & pecuniae rationem duceret»)28. О влиятельности и одно-
временно жестокости Рустема-паши также сообщал и немецкий путешествен-
ник 1570-х годов Стефан Герлах, отмечая желание этого великого визиря (нем. 
«Rustan Bassa») изгнать из Османской империи иудеев и обратить всех христи-
ан в ислам. Однако ему не удалось убедить Сулеймана I поступить так в отно-
шении иноверцев, потому что, с точки зрения султана, «Богу угодны все веры» 
(нем. «gefallen GOTT allerley Glauben»)29.

Примечательна осведомленность Матея Грамматика об обстоятельствах ги-
бели старшего сына Сулеймана I принца Мустафы в 1553 г. во время войны 
Османской империи против Сефевидского Ирана [Inalcik 1973, 314]: «агареном 
бо тогда сь царемь въ персиде бран творещимь. иже и оклеветань кь ц(а)роу 
бы стареиши того снь […] яко царство его вьзети поучаетсе … оубываеть абие 
сна своего прьвороднаго царь». И вновь источником клеветы – теперь о жела-
нии принца захватить османский престол – стал великий визирь Рустем-па-
ша, но в этот раз заговор Рустема султан раскрыл, и он «послежде же раска-
явсе обнажаетьсе на зета своего и оубити хоте. яко наветомь его оумреть снь 
его»30. Хотя Сулейман в итоге не убил Рустема-пашу, он заменил его на посту 
великого визиря Кара Ахмедом-пашей, чье имя, как обычно, не названо пря-
мо в житии: «вьтораго иже по нимь воеводоу вьместо оного строителя постав-
ляеть», судя по всему, это был тот самый «второй воевода», к которому обра-
щался за помощь Раду. Эту атрибуцию подтверждает и то, что характеристика, 
данная новому великому визирю Матеем Грамматиком, полностью противо-
положна описанию Рустема-паши: «и беше добре оустраае ц(а)рска и разумне 
зели. и праведнь соуд творе въсакомоу» – Кара Ахмед-паша верно исполняет 
«царские» указы, описывает Матей и взятие османскими войсками, которыми 
командовал Ахмед-паша (правда, еще до назначения великим визирем), Те-
мешвара («темишварь») в 1552 г.31.

Все эти факты, вероятно, свидетельствуют, что Матей Грамматик прекрасно 
знал, о чем он пишет, его сведения о современной ему истории удивительно 
точны (особенно для произведения жанра агиографии). Одним из источников 
этих сведений могли выступать регулярно проезжавшие через Софию запад-
ные путешественники и дипломаты, которые, как известно из их собственных 
сочинений, общались с местными жителями, в том числе православными32. 
Они нередко были хорошо осведомлены о том, что происходило при осман-
ском дворе. Показателен пример Стефана Герлаха, который в «Дневнике» так-
же достаточно подробно останавливается на истории гибели сына Сулеймана I 
Мустафы, и его рассказ в целом совпадает с изложенным в житии. Сам Гер-
лах, по его словам, узнал об этих трагических событиях от работавшего при 

28  A. Gislenii Busbequii, 311.
29  Герлах, 73; Stephan Gerlachs, 61‒62.
30  Сырку, 61.
31  Там же, 61–62.
32  A. Gislenii Busbequii, 44.



42	 Славяноведение, 2025, № 2, с. 34–49.
Slavic Studies. Journal of Russian Academy of Sciences, 2025, No. 2, pp. 34–49.

посольстве драгомана Матиаса (нем. «Matthias Tragoman»), немца, знавшего 
турецкий язык33. Подобные переводчики-драгоманы, очевидно, должны были 
состоять на службе и при Константинопольский патриархии для поддержания 
ее контактов с османскими властями.

По этой причине нельзя забывать также и то, что конкретно Матей Грам-
матик занимал далеко не последнее место при софийском митрополите (долж-
ность великого ламбадария), который в свою очередь в это время подчинялся 
Константинопольскому патриарху. В этом случае у софийского митрополита и 
у самого Матея, очевидно, имелись связи в имперской столице, что также мо-
жет объяснять удивительную осведомленность славянского книжника.

Представленная в житии обширная историческая выкладка завершается 
рассказом о том, как в 1554 г. Мирча был свергнут прибывшим из Венгрии 
сыном Раду VII Петром Добрым (1554–1557), что способствовало освобожде-
нию от принудительного служения в Валахии и будущего мученика Николая. 
При этом «царь» не препятствовал свержению Мирчи, ведь Петр «вьса егоба 
соущаа с(ь)кровища вьсхытивь, и дань еже по обычаю сьбравь»34, т.е. продол-
жил платить дань султану.

Дальнейшие упоминания «царя» в житии св. Николая Софийского носят 
эпизодический характер. В частности, после одного из судебных заседаний 
софийский кадий вышел к толпе разъяренных мусульман и попытался убе-
дить их в том, что не стоит губить Николая, потому что тот был якобы кров-
ным родственником некоего вельможи («епарха») из Далмации, верного слуги 
«царя»: «вы же от оуби[и]стьвнаго греха свободитесе. оувед(е)хбо от мнозех яко 
вь западныхь странахь да[л]матие прилежащих. некотори Епарьшьскым саном 
от ц(а)ра нашего почьтень зело страшьнь моужь и ц(а)ревы вернь и любимь. 
сьродник же искрьны по пльты иже от нас ння дрьжимомоу моужоу». По сло-
вам судьи, если с Николаем что-то случится, то султан будет очень недоволен 
и жестоко накажет виновников («и сь саномь живота лишитисе»)35. И хотя по-
пытка убедить мусульманскую толпу провалилась, сам этот факт обращения к 
авторитету «царя» для защиты христианина примечателен и вполне соответ-
ствует тем другим примерам, которые можно увидеть в этом житии и в иных 
рассмотренных памятниках агиографии. Образ османского султана здесь опять 
носит достаточно нейтральный характер, он исполняет роль арбитра, пусть в 
этот раз заочно и без своего ведома.

Последнее упоминание султана можно по примеру других мартириев най-
ти в самом конце сочинения, где указывается дата гибели святого. Здесь так-
же представлена абсолютно нейтральная характеристика османского правите-
ля: «ц(а)рствоующоу же измаилитомь тогда, соулеиманоу, с(ь)ноу селимово-
у»36. Внимание тут привлекает, пожалуй, лишь уточнение, что Сулейман был 
«царем» «измаилитов», т.е. мусульман. Впрочем, сама привязка даты смерти 
мученика к правлению османского султана вновь подчеркивает фактическое 
признание за ним царской власти со стороны его православных подданных.

В качестве примера приведу также запечатленную Владиславом Граммати-
ком историю о перенесении мощей св. Иоанна Рильского в Рильский мона-
стырь в 1469 г. Если верить этому рассказу, христиане прежде всего обрати-
лись за помощью в перенесении мощей к самому султану Мехмеду II, а также 

33  Stephan Gerlachs, 452.
34  Там же, 63.
35  Там же, 127–128.
36  Там же, 138.



Евстафьев Н.В. Образ представителей османской власти в житиях...
Evstafyev N.V. The Image of the Ottoman Authorities in the Vitae...

43

к Маре Бранкович, вдове его отца Мурада II, которая, как известно, играла 
важную роль в защите и поддержке православного христианства в империи 
[Babinger 1992, 436]. Мара Бранкович убедила Мехмеда разрешить перенесение 
мощей и даже выдать монастырской братии письменное указание для тырнов-
ского кадия, чтобы он способствовал этому делу37. Таким образом, османский 
правитель в этом сочинении отчасти исполняет ту роль, которую должен был 
бы в иных условиях исполнять христианский правитель: он санкционирует 
перенесение святых мощей. При этом иноверный правитель не может делать 
это самостоятельно, как христианские правители [Biliarsky, Tsibranska-Kostova 
2021, 340; Полывянный 2018b, 285–298], именно поэтому в данном сочинении 
вводится также и Мара Бранкович, христианка, которой удалось стать своего 
рода связующем звеном между «агарянским царем» и монастырской братией.

Примечательно в таком случае и то, что и образ османских правителей в 
этом сочинении, как и в большинстве из рассмотренных житий, лишен ка-
ких-либо негативных черт: они представлены здесь как «всесильные амиры», 
победившие многих врагов. Данный факт может объясняться не только той 
важной ролью, которую исполняют султаны для своих православных поддан-
ных, но и тем, что с точки зрения Владислава Грамматика (и иных христиан-
ских авторов) «агарянские» правители – это всего лишь орудие Господа перед 
скорым концом света [Полывянный 2018a, 226–236]. 

В то же время этот фактически положительный образ османского правите-
ля встречается не только в сочинениях православных авторов. Представление 
о султане как высшем и справедливом арбитре, к которому можно было обра-
щаться за помощью в борьбе против излишне ретивых местных правителей, су-
ществовало и среди собственно мусульманских жителей Османской империи. 
Они воспринимали султана как «защитника райи» и обращались к нему с раз-
личными петициями и жалобами [Градева 1990, 50–51; Faroqhi 2010, 37–65]. 
Очевидно, такие жалобы на злоупотребления местных властей подавали также 
православные подданные султана, и, вполне возможно, нечто подобное как раз 
и описывается в славянском житии св. Иоанна Нового Серрского, когда хри-
стиане пытались спасти будущего мученика, отправляя своих посланников к 
султану – тем более, что жалобы могли подаваться и против кадиев [Faroqhi 
2010, 48–51].

Возвращаясь к истории св. Николая Софийского, отмечу, что одну из глав-
ных негативных ролей в его судьбе сыграл «епарх», градоначальник Софии. В 
частности, именно он, а не софийский кадий, запретил христианам посещать бу-
дущего святого в темнице («нь иже тое страже повеление приемлет, от иже тог-
да епарха градоу. да никоего от христиань сподобить сь ним глаголоу коемоу. и 
възбранити посещение от них еже по обычаю бывающее»)38. А, когда судья был 
вынужден в конце концов вынести Николаю смертный приговор, исполняла 
его как раз светская власть, представленная «епархом» Софии, который описан 
как предводитель «богопротивного множества» мусульман: «Въскоре безчисль-
ное множьство б(о)гопротивных. сь епархом градскымь окроужають тьмничное 
предворые». Впрочем, перед тем, как схватить Николая, градоначальник через 
своего посланника в последний раз попытался убедить его признать себя мусуль-
манином39. Будущий мученик остался непреклонным, и его повели на казнь – ее 
организатором выступил сам «епарх» «сь изьбранними своими», которые 

37  Разказ за пренасяне на мощите, 383–391.
38  Сырку, 105.
39  Там же, 130.



44	 Славяноведение, 2025, № 2, с. 34–49.
Slavic Studies. Journal of Russian Academy of Sciences, 2025, No. 2, pp. 34–49.

«носеще моучителскые жьзлы и дрьколы»40. Однако он не позволял другим му-
сульманам до поры до времени трогать Николая: так, в житии сказано, что 
«епарх» хотел наказать «варвара», бросившего камень в христианина («Епарх 
же яже о оубиени мъстити хоте варвара оного. яко безповелениа его дрьзноувь 
оуязвыти м(ь)ч(е)ника»), но нападавший скрылся в толпе41. Таким образом, 
представитель светской власти османского города, как и судья, не спешит на-
рушать установленных процедур и не позволяет трогать обвиняемого раньше 
времени. Правда, запрет «епарха» не спас Николая от преждевременной гибе-
ли – один из «агарян» все-таки разбил ему голову камнем42.

Еще один достаточно типичный для житийной литературы образ предста-
вителя власти – это образ стража-мусульманина, который охраняет темницу и 
конвоирует обвиняемого христианина на суд.

Разумеется, большинство стражей-мусульман в житиях святых представ-
лены отрицательно как гонители и хулители «истинной веры», испытываю-
щие страх или ярость при соприкосновении с христианской верой. Напри-
мер, в житии св. Антония Супрасльского один из разъяренных стражей на-
смерть забил его железной палкой прямо перед казнью («палицею железною 
въ гла(в)у оудари(в)») – правда, сам будущий святой спровоцировал конвоира, 
плюнув тому в лицо («та(ж) сли(и) исполни(в) оуста и въ обра(з) дрьжща(г) и 
плюнувь»)43. В житии св. Иоанна Серрского стражи темницы испытывают ужас 
при виде божественного света, который появляется в ответ на молитвы Иоанна 
(«ибо и тьмн’ичныи стражъ техь устраши. свет облыстающь вь тьм’ници…»)44.

Однако в этом ряду есть исключения. Так, в житиях свв. Георгия Нового 
и Николая Нового Софийских мы встречаем как минимум нейтральный, а в 
некотором смысле и положительный образ стража-мусульманина. Наиболее 
показателен пример из жития св. Николая Нового Софийского. После каж-
дого из судебных заседаний кадий помещал Николая на время в темницу, где 
остальные заключенные (мусульмане) относились к сокамернику-христианину 
негативно и всячески пытались ему навредить [Цибранска-Костова 2019, 25]. 

В то же время страж темницы, вопреки выше упомянутому приказу «епар-
ха», пустил к Николаю посетителей-христиан, причем не только, потому что 
они заплатили ему взятку. В житии сказано, что один из христиан по имени 
Георгий имел хорошие личные отношения со стражем тюрьмы: «Елма ж кь 
стражоу тьмничномоу любовь немалоу от прежде стежаль бе. георгие бо беше 
моужоу прозвание»45. Правда, в иной день, когда Георгий посещал Николая 
вместе с другим христианином, Стефаном, им пришлось заплатить стражу тем-
ницы – «яко да тьмничнаго стража мьздою испльнеть […] стражже ждати темь 
повелеваеть»46, но, вероятно, это был тот же самый страж, названный «раз-
умным» человеком, ведь в тексте снова отмечено, что «Елма же сьветь и лю-
бовь немалоу имеаше стражемь онемь разоумничнемь». Кроме того, страж по-
мог христианам проникнуть в темницу «вь таине», он также сообщил само-
му Николаю о прибытии посетителей: «с(вя)т(о)моу въса подробну сказоуеть. 
еже о пришьствы любезнеиших емоу» и, более того, снял с будущего мученика 

40  Там же, 134.
41  Там же, 134–135.
42  Там же, 135.
43  Житие св. Антония Супральского, 275. 
44  ОННБ, № 1/119, 372об.
45  Сырку, 107.
46  Там же, 112.



Евстафьев Н.В. Образ представителей османской власти в житиях...
Evstafyev N.V. The Image of the Ottoman Authorities in the Vitae...

45

оковы и позволил ему самому выйти к христианам («и от обдрьжеищих его 
оковы железных раздрешаеть, и тако свободнеише бл(а)жени самь исходить 
кь нимь»)47. 

Судя по всему, тот же стражник-мусульманин и сам проникся уважением к 
стойкому поведению Николая и перед очередным судебным заседанием даже 
отказался связывать его веревкой, пока сам Николай не попросил это сделать 
(«яко же и самому стражоу дивитисе. Срамляше бо везати его аще не самь с(вя)
ты заповедаше емоу еже творити слоужбоу свою нареченноую») – видимо, что-
бы не создавать никому проблем. Кроме того, стражник предложил Николаю 
подыскать для него лучшее место, но и тогда Николай отказался («и многащи 
хоте извести его вь отраднеишем месте вьзбраняемь бываше от с(вя)т(а)го»)48. 

Нечто похожее можно найти и в южнославянском житии св. Георгия Ново-
го Софийского. В этом тексте страж тоже пускает к будущему мученику посе-
тителя: священника Пейо, у которого в доме раньше жил Георгий. Более того, 
встреча между священником и Георгием происходит в доме одного из стражей, 
который очень хорошо относился к Пейо: «И тако приходить кь тьмнич’ному 
стражу, и умоляеть его еже из’вести изь тьмнице его и наедине вь дому тьм-
ничареве прогла(го)лати сь нимь. Понеже и тьмнич’ныи стражь зело любляше 
с(ве)щенника, и по воли его сьтвори. И вьводить их(ь) вь дом(ь)»49. 

При этом, конечно, не все житийные стражи хорошо относятся к христи-
анам, некоторые из них, как иные из «агарян», всеми силами стремятся им 
навредить. Так, задумавшие сжечь мощи св. Георгия мусульмане, среди кото-
рых, видимо, были и городские стражи, отказались выдать тело священнику 
Пейо, несмотря на то что он «дары обещавати»50. Впрочем, этим мусульманам 
все равно не были чужды человеческие слабости, ведь позднее тело мученика 
было украдено буквально у них из-под носа, когда они задремали на посту: «Вь 
прьвую стражу нощи приидох(ь), и обретох(ь) ихь вьсех(ь) спещих(ь)»51. И для 
того, чтобы избежать наказания, стражи сообщили судье, что они строго ис-
полняли свои обязанности, но тело внезапно исчезло: «Вьси мы стояхом(ь) и 
седехом(ь), и накладохом(ь) древие на нь. Вьнезаапу невидимь быс(ть)». Кадий 
признал произошедшее чудом и разрешил христианам похоронить Георгия52.

Итак, образы представителей османской власти в славянской агиографии 
носят достаточно неоднозначный характер. Несмотря на некоторые негатив-
ные черты, которыми наделяются османские «цари» – например, в житии св. 
Иоанна Нового Серрского, в целом османский султан выступает чаще всего 
как нейтральная фигура или даже как своего рода арбитр, к которому за со-
ветом обращаются и мусульманский судья, и некоторые христиане. Именно 
«царь» может решать, какой приговор вынести христианскому мученику. Эта 
особенность образа османского правителя может объясняться тем, что для со-
ставителей житий он представляет собой единственного законного «царя», ко-
торому, невзирая на его принадлежность к «агарянам» и их вере, они должны 
подчиняться как подданные.

Те подробные сведения о личностях османского двора и о происходивших 
там событиях, которые представлены в житии св. Николая Нового Софийского, 

47  Там же, 113.
48  Там же, 119.
49  Богдановић, 243.
50  Там же, 257.
51  Там же, 258.
52  Там же, 259.



46	 Славяноведение, 2025, № 2, с. 34–49.
Slavic Studies. Journal of Russian Academy of Sciences, 2025, No. 2, pp. 34–49.

как я предполагаю, стали известны автору сочинения Матею Грамматику бла-
годаря его контактам в Софийской митрополии и Константинопольской па-
триархии, хотя нельзя отрицать и возможное участие западных путешествен-
ников, проводивших достаточно времени в имперской столице и хорошо ос-
ведомленных о том, что случалось при султанском дворе.

Некоторый контраст по отношению к образу османского правителя состав-
ляет образ некоторых местных правителей и высших чиновников: часто они 
выступают в качестве главных злодеев и гонителей христианства. Более того, 
чтобы добиться своей цели и погубить будущего святого, эти «епархи» или «во-
еводы» прибегают к обману и лести, заставляя самого «царя» или кадия пове-
рить в их ложь и вынести смертный приговор христианину.

Довольно неоднозначен и представленный в агиографии образ стража-му-
сульманина. Страж может выступать в качестве достаточно положительного 
персонажа, который проникается уважением к мученику и старается облег-
чить его страдания, а также организует встречу будущего святого с другими 
христианами. В то же время османским стражам свойственны человеческие 
слабости: они могут задремать на посту и не чураются брать взяток. Но бывает 
и так, что страж-мусульманин не отличается от остальных своих единоверцев, 
изображенных в житиях, и также выражает открытую ненависть по отношению 
к христианам и в злобе своей причиняет им вред. Сам святой также по-разно-
му, в зависимости от ситуации и личных особенностей, относится к стражам 
порядка. Он может намеренно провоцировать их или поддерживать с ними 
вполне нормальные отношения.

СПИСОК СОКРАЩЕНИЙ

ОННБ – Одесская национальная научная библиотека (бывш. Одесская государственная науч-
ная библиотека им. А.М. Горького)
ПЭ – Православная энциклопедия
САНУ – Српска академија наука и уметности
ODB – The Oxford Dictionary of Byzantium. Prepared at Dumbarton Oaks. New York; Oxford.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ
Богдановић Д. Житиjе Георгиjа Кратовца // Зборник историjе књижевности / Одељење jезика и 
књижевности САНУ. Београд: Српска академија наука и уметности, 1976. Књ. 10. С. 230–265.
Герлах Ст. Дневник на едно пътуване до Османската порта в Цариград. София: Издателство на 
Отечествения фронт, 1976, 289 с.
Житие св. Антония Супральского // Турилов А.А. Житие преподобномученика Антония Супрасль-
ского и славянские жития балканских мучеников XVI в.: К постановке проблемы // Hagiographia 
Slavica. München – Berlin – Wien: Verlag Otto Sagner, 2013 (= Wiener Slawistischer Almanach. 
Sonderband. Bd. 82). С. 273–275. 
Мучение святого и славного великомученика Георгия Нового // Калиганов И.И. Георгий Новый 
у восточных славян. М.: Индрик, 2000. С. 209–218.
ОННБ. № 1/119. Сборник смешанного содержания («Сборник А. Кухарского»). Л. 367–375 
(посл. четв. XVI в.).
Разказ за пренасяне на мощите на Иван Рилски в Рилския манастир от Владислав Граматик // 
Стара българска литература. / съст.: Кл. Иванова. София: Български писатель, 1986. Т. 4. Жити-
еписни творби. С. 383–391.
Сырку П.А. Очерки из истории литературных сношений болгар и сербов в XIV–XVII веках. Жи-
тие св. Николая Нового Софийского по единственной рукописи XVI в. (Сборник отделения 
русского языка и словесности Императорской Академии Наук. Т. LXXI, № 2). СПб.: тип. Акад. 
наук, 1902. С. 27–143.
Тютюнджиев И. Българската анонимна хроника от XV век. София: Елпис, 1992.
A. Gislenii Busbequii Omnia quae extant. Lugd[uni] Batavorum [Leiden]: ex officina Elzeviriana, 1633.



Евстафьев Н.В. Образ представителей османской власти в житиях...
Evstafyev N.V. The Image of the Ottoman Authorities in the Vitae...

47

Stephan Gerlachs deß Aeltern Tage-Buch der von zween glorwürdigsten römischen Kaysern, Maximil-
iano und Rudolpho, beyderseits den Andern dieses Nahmens an die ottomanische Pforte zu Constanti-
nopel abgefertigten und durch den Wohlgebornen Herrn Hn. David Ungnad, Freiherrn zu Sonnegk und 
Preyburg […] mit würcklicher Erhalt- und Verlängerung des Friedens zwischen dem Ottomannischen 
und Römischen Kayserthum und demselben angehörigen Landen und Königreichen glücklichst-voll-
brachter Gesandtschafft. Zunner, Frankfurt am Main: In Verlegung Johann-David Zunners, Gedruckt 
bey Heinrich Friesen, 1674.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ
Георгиева Ц. Еничарите в българските земи. София: Наука и изкуство, 1988, 329 с.
Градева Р. О некоторых проблемах формирования османской системы управления (XIV – начало 

XVI в.) // Османская империя. Государственная власть и социально-политическая структура. 
М.: Наука, 1990. C. 40–65.

Градева Р. Софийската катедрална църква, ХV – началото на ХІХ век // Юра Константинова и др. 
(ред.). Балканите. Модернизация, идентичности, идеи. Сборник в чест на проф. Надя Данова. 
София, Велико Търново, ИБЦТ–Фабер, 2011. С. 567–587. 

Градева Р. За съдбата на софийската църква «Св. Георги»-Ротонда под османска власт // Ст. Първева 
и О. Тодорова (съст. и ред.). Из живота на европейските провинции на Османската империя 
през ХV–XIX век. Сборник изследвания в памет на проф. д.и.н. Елена Грозданова. София: ИК 
Гутенберг, 2016. С. 592–604.

Евстафьев Н.В. Взгляд христианских авторов на практику девширме в Османской империи XVI века // 
Славяноведение. 2024. № 4. С. 16–25. 

Калиганов И.И. Георгий Новый у восточных славян. М.: Индрик, 2000, 799 с.
Лосева О. Славянское и греческое жития новомученика Иоанна Серрского // Црквене студије. № 9. 

Ниш, 2012. С. 447–453.
Макарова И.Ф. Болгарский народ в XV–ХVIII вв. М.: КомКнига, 2005, 192 с.
Макарова И.Ф. О влиянии конфессионального сознания на этническую историю болгар (XV – на-

чало XIX в.) // Славяноведение. 2008. № 2. С. 41–54.
Павловић Л. Култови лица код Срба и Македонаца. Смедерево: Нар. музеj, 1965, 357 с.
Полывянный Д.И. Культурная идентичность, историческое сознание и книжное наследие сред-

невековой Болгарии. М.; СПб.: Центр гуманитарных инициатив, 2018a, 512 с.
Полывянный Д.И. Почитание мощей святых и сакральная география средневековой Болгарии // Ев-

ропа святых. Социальные, политические и культурные стороны святости в Средние века. М.: 
Алетейя, 2018b. С. 285–298.

Стайнова М. Ислам и исламская религиозная пропаганда в Болгарии // Османская империя. Си-
стема государственного управления, социальные и этнорелигиозные проблемы. М.: Наука, 1986. 
С. 83–102.

Турилов А.А. Житие преподобномученика Антония Супрасльского и славянские жития балканских 
мучеников XVI в.: К постановке проблемы // Hagiographia Slavica. München – Berlin – Wien: 
Verlag Otto Sagner, 2013 (= Wiener Slawistischer Almanach. Sonderband. Bd. 82). С. 265–275.

Турилов А.А., Темелски Хр. Георгий Новый Кратовский // ПЭ. М.: Церковно-научный центр «Пра-
вославная энциклопедия», 2009. Т. 11. С. 70.

Цибранска-Костова М. Святой и общество: конфликты и ценности («Житие святого Николая Но-
вого Софийского» Матвея Грамматика, XVI в.) // Взгляд на славянскую аксикологию. М.: Ин-
ститут славяноведения РАН, 2019. С. 9–35.

Цибранска-Костова М. Николай Софийский // ПЭ. М.: Церковно-научный центр «Православная 
энциклопедия», 2022. Т. 50. С. 605–606.

Babinger F. Mehmed the Conqueror and his time / transl. R. Manheim, ed. W.C. Hickman. Princeton: 
Princeton University Press, 1992, 550 p.

Biliarsky I., Tsibranska-Kostova M. Historical Memory and Orthodox Faith: Byzance Après Byzance in 
Sofia Under Ottoman Rule // Вестник ВолГУ. Серия 4, История. Регионоведение. Международные 
отношения. 2021. Т. 26. No. 6. P. 339–351.

Faroqhi S. Coping with the State: Political Conflict and Crime in the Ottoman Empire, 1550–1720. Istanbul: 
Isis Press, 2010, 205 p.

Gradeva R. The Church in the Life of Sofia Citizens, 15th to 18th century (preliminary notes) // G. Valtchi-
nova (ed.). Religion and Boundaries. Studies from the Balkans, Eastern Europe and Turkey. Istanbul: 
Isis Press, 2010. P. 47–79.



48	 Славяноведение, 2025, № 2, с. 34–49.
Slavic Studies. Journal of Russian Academy of Sciences, 2025, No. 2, pp. 34–49.

Gradeva R. Late Antique church buildings in Ottoman Sofia, fifteenth to beginning of nineteenth centuries //  
Christian Art under Muslim Rule. ed. by M. Hartmuth with the assistance of A. Dilsiz and A. Wharton. 
Leiden: Nederlands Instituut voor het Nabije oosten, 2016a. P. 167–193.

Gradeva R. Sofia’s Rotunda and Its Neighbourhood in Ottoman Times // Osmanische Welten: Quellen und 
Fallstudien. Festschrift fur Michael Ursinus. Hg von J. Zimmermann, Chr. Herzog und R. Motika. 
University of Bamberg Press, 2016b. P. 177–208.

Inalcik H. The Ottoman Empire. The Classical Age 1300–1600. London; New York: ‎ Weidenfeld and Nich-
olson Publ., 1973, 385 p.

Kaegi W.E., Kazhdan A. Phokas // ODB / ed. by A.P. Kazhdan. New York; Oxford: Oxford University Press, 
1991. Vol. 3. P. 1666.

Necipoğlu G. The Age of Sinan: Architectural Culture in The Ottoman Empire. London: Reaktion Books, 
2005, 480 p.

Tzedopoulos Y. Orthodox Martyrdom and Confessionalization in the Ottoman Empire, Late Fifteenth–Mid-
Seventeenth Centuries // Krstić T., Terzioǧlu D. (eds.) Entangled Confessionalizations? Dialogic Per-
spectives on the Politics of Piety and Community Building in the Ottoman Empire, 15th–18th centuries. 
Gorgias Press, 2022. P. 335–382.

Παναγιώτου Ἀ.Δ. Μανουὴλ Κορινθίου Ἀκολουθία Ἰωάννου Νεομάρτυρος τοῦ ἐν Σέρραις // Ἐπετηρὶς 
Ἑταιρείας Βυζαντινῶν Σπουδῶν. Ἀθήνα, 1987/1989. T. 47. Σ. 423–445.

Рукопись поступила в редакцию 21.02.2024 
Рукопись принята к печати 11.11.2024

REFERENCES

Babinger F. Mehmed the Conqueror and his time, transl. R. Manheim, ed. W.C. Hickman. Princeton, Princ-
eton University Press, 1992, 550 p.

Biliarsky I., Tsibranska-Kostova M. Historical Memory and Orthodox Faith: Byzance Après Byzance in 
Sofia Under Ottoman Rule. Vestnik VolGU. Seriia 4, Istoriia. Regionovedenije. Mezhdunarodnyje otnosh-
eniia, 2021, t. 26, no. 6, pp. 339–351.

Faroqhi S. Coping with the State: Political Conflict and Crime in the Ottoman Empire, 1550–1720. Istanbul, 
Isis Press, 2010, 205 p.

Georgieva Ts. Enicharite v bŭlgarskite zemi. Sofiia, Nauka i izkustvo Publ., 1988, 239 p. (In Bulg.)
Gradeva R. O nekotorykh problemakh formirovaniia osmanskoi sistemy upravleniia (XIV – nachalo XVI v.). 

Osmanskaia imperiia. Gosudarstvennaia vlast’ i sotsial’no-politicheskaia struktura. Moscow, Nauka Publ., 
1990, pp. 40–65. (In Russ.)

Gradeva R. The Church in the Life of Sofia Citizens, 15th to 18th century (preliminary notes). G. Valtchi-
nova (ed.). Religion and Boundaries. Studies from the Balkans, Eastern Europe and Turkey. Istanbul, Isis 
Press, 2010, pp. 47–79.

Gradeva R. Sofiĭskata katedralna tsŭrkva, XV – nachaloto na XІX vek. Iura Konstantinova i dr. (red.). Bal-
kanite. Modernizatsiia, identichnosti, idei. Sbornik v chest na prof. Nadia Danova, Sofiia, IBTsT–Faber 
Publ., 2011, pp. 567–587. (In Bulg.)

Gradeva R. Late Antique church buildings in Ottoman Sofia, fifteenth to beginning of nineteenth centuries. 
Christian Art under Muslim Rule. ed. by M. Hartmuth with the assistance of A. Dilsiz and A. Wharton. 
Leiden, Nederlands Instituut voor het Nabije oosten, 2016a, pp. 167–193.

Gradeva R. Sofia’s Rotunda and Its Neighbourhood in Ottoman Times. Osmanische Welten: Quellen und 
Fallstudien. Festschrift fur Michael Ursinus. Hg von J. Zimmermann, Chr. Herzog und R. Motika. Univer-
sity of Bamberg Press, 2016b, pp. 177–208.

Gradeva R. Za sŭdbata na sofiĭskata tsŭrkva «Sv. Georgi»-Rotonda pod osmanska vlast. St. Pŭrveva i O. 
Todorova (sŭst. i red.). Iz zhivota na evropeῐskite provintsii na Osmanskata imperiia prez XV–XIX vek. 
Sbornik izsledvaniia v pamet na prof. d.i.n. Elena Grozdanova. Sofiia, IK Gutenberg Publ., 2016, pp. 592–
604. (In Bulg.)

Inalcik H. The Ottoman Empire. The Classical Age 1300–1600. London; New York, Weidenfeld and Nich-
olson Publ., 1973, 385 p.

Jevstaf’jev N.V. Vzgliad khristianskikh avtorov na praktiku devshirme v Osmanskoi imperii XVI veka, Slavi-
anovedenije, 2024, no. 4, pp. 16–25. (In Russ.)

Kaegi W.E., Kazhdan A. Phokas. ODB, ed. by A.P. Kazhdan. New York; Oxford, Oxford University 
Press,1991, vol. 3. p. 1666.

Kaliganov I.I. Georgii Novyi u vostochnykh slavian. Moscow, Indrik Publ., 2000, 799 p. (In Russ.) 



Евстафьев Н.В. Образ представителей османской власти в житиях...
Evstafyev N.V. The Image of the Ottoman Authorities in the Vitae...

49

Loseva O. Slavianskoje i grecheskoje zhitiia novomuchenika Ioanna Serrskogo. Tsrkvene studiјje, no. 9, Nish, 
2012, pp. 447–453. (In Russ.)

Makarova I.F. Bolgarskii narod v XV–XVIII vv. Moscow, KomKniga Publ., 2005, 192 p. (In Russ.)
Makarova I.F. O vliianii konfessional’nogo soznaniia na etnicheskuiu istoriiu bolgar (XV – nachalo XIX v.). 

Slavianovedenije, 2008, no. 2, pp. 41–54. (In Russ.)
Necipoğlu G. The Age of Sinan: Architectural Culture in The Ottoman Empire. London, Reaktion Books, 

2005, 480 p.
Pavlović L. Kultovi lica kod Srba i Makedonaca, Smederevo, Nar. Muzej Publ., 1965, 357 p. (In Serbian)
Polyviannyi D.I. Kul’turnaia identichnost’, istoricheskoje soznanije i knizhnoje nasledije srednevekovoi Bolgarii, 

Moscow; St. Petersburg, Tsentr gumanitarnykh initsiativ Publ., 2018a, 512 p. (In Russ.)
Polyviannyi D.I. Pochitanije moshchei sviatykh i sakral’naia geografiia srednevekovoi Bolgarii. Jevropa svi-

atykh. Sotsial’nyje, politicheskije i kul’turnyje storony sviatosti v Srednije veka, Moscow, Aleteiia Publ., 
2018b, pp. 285–298. (In Russ.)

Stainova M. Islam i islamskaia religioznaia propaganda v Bolgarii. Osmanskaia imperiia. Sistema gosudarst-
vennogo upravleniia, sotsial’nyje i etnoreligioznyje problemy. Moscow, Nauka Publ., 1986, pp. 83–102. 
(In Russ.)

Tsibranska-Kostova M. Sviatoi i obshchestvo: konflikty i tsennosti («Zhitije sviatogo Nikolaia Novogo So-
fiiskogo» Matveia Grammatika, XVI v.). Vzgliad na slavianskuiu aksikologiiu. Moscow, Institut slaviano-
vedeniia RAN Publ., 2019, pp. 9–35. (In Russ.)

Tsibranska-Kostova M. Nikolai Sofiiskii. PE. Moscow, Tserkovno-nauchnyi tsentr «Pravoslavnaia entsik-
lopediia» Publ., 2022, t. 50, pp. 605–606. (In Russ.)

Turilov A.A. Zhitije prepodobnomuchenika Antoniia Suprasl’skogo i slavianskije zhitiia balkanskikh muche-
nikov XVI v.: K postanovke problemy. Hagiographia Slavica. München – Berlin – Wien, Verlag Otto 
Sagner, 2013 (= Wiener Slawistischer Almanach. Sonderband. Bd. 82), pp. 265–275. (In Russ.)

Turilov A.A., Temelski Khr. Georgii Novyi Kratovskii. PE. Moscow, Tserkovno-nauchnyi tsentr «Pravo-
slavnaia entsiklopediia» Publ., 2009, t. 11, 70 pp. (In Russ.) 

Tzedopoulos Y. Orthodox Martyrdom and Confessionalization in the Ottoman Empire, Late Fifteenth–
Mid-Seventeenth Centuries. Krstić T., Terzioǧlu D. (eds.) Entangled Confessionalizations? Dialogic Per-
spectives on the Politics of Piety and Community Building in the Ottoman Empire, 15th–18th centuries. 
Gorgias Press, 2022, pp. 335–382.

Παναγιώτου Ἀ.Δ. Μανουὴλ Κορινθίου Ἀκολουθία Ἰωάννου Νεομάρτυρος τοῦ ἐν Σέρραις. Ἐπετηρὶς 
Ἑταιρείας Βυζαντινῶν Σπουδῶν, t. 47, Ἀθήνα, 1987/1989, σς. 423–445.

Received on 21.02.2024 
Accepted on 11.11.2024

Информация об авторе:

Евстафьев Никита Владимирович
аспирант, младший научный сотрудник
Институт славяноведения  
Российской академии наук 
г. Москва, Российская Федерация 
ORCID: 0000-0002-6965-4112
E-mail: nikichan1@yandex.ru

Information about the author:

Nikita V. Evstafyev 
Postgraduate Student, Junior Researcher 

Institute of Slavic studies,  
Russian Academy оf Sciences
Moscow, Russian Federation

ORCID: 0000-0002-6965-4112
E-mail: nikichan1@yandex.ru

mailto:nikichan1@yandex.ru
mailto:nikichan1@yandex.ru

	_Hlk184964446
	_GoBack
	_Hlk144231757
	_Hlk144231823
	_Hlk184717733
	_Hlk184730835
	_Hlk156071115
	_Hlk94621547
	_Hlk137428741
	_Hlk100613426
	_Hlk100608211
	_Hlk182561229
	_Hlk182655138
	_Hlk182673771
	_Hlk182591788
	_Hlk183542965
	_Hlk183712681
	_Hlk183713152
	_Hlk182763432
	_Hlk183769187
	_Hlk183766234
	_Hlk183543580
	_Hlk183544951
	_Hlk182648760
	_Hlk170726782
	_Hlk180513946
	_Hlk180513997
	_Hlk185248384
	_Hlk184123474
	_Hlk184123595
	Владимир Мономах и его роль в кризисе 
древнерусской государственности 
(по работам отечественных историков XIX–XXI веков)
	«Гнев Божий» в гуситской идеологии
	Образ представителей османской власти в житиях 
балканских мучеников XVI века
	Шляхта Великого княжества Литовского и Контрреформация 
в начале второго десятилетия XVII века
	Епифаний Славинецкий как переводчик summaria capitulorum 
в старопечатных служебных Четвероевангелиях 
	«Выходцы из-за литовского рубежа» в дворцовых волостях 
Бельского уезда второй половины XVII века 

	К ЮБИЛЕЮ 
ИРИНЫ АЛЕКСАНДРОВНЫ СЕДАКОВОЙ
	К юбилею Ирины Александровны Седаковой
	Мотив макового зерна в славянских заговорах
	Казим, кажимот, веденье: о локальных мифонимах 
с «перетекающими» мотивировками*
	Аксиологический аспект низшей мифологии славян
	Старость как ценность в болгарской и новогреческой фразеологии
	Заметки об именинах и имянаречении в Литве 
(в сравнении с болгарской традицией)
	К изучению источников этноботанической информации 
о России в чешской научной литературе эпохи 
национального возрождения (Я.С. Пресл и П.С. Паллас)

	РЕЦЕНЗИИ
	В.К. Шохин. Древняя Индия в культуре Руси 
(XI – середина XV в.). Изд. 2-е, исправленное и дополненное. 
М.: Наука – Восточная литература, 2023, 439 с.

	НАУЧНАЯ ЖИЗНЬ
	Научная конференция «Страны социалистического содружества: сотрудничество в тени Большого Брата (1950–1970-е годы)»

	НЕКРОЛОГИ

